# 広義の神学に向けて\*

序

四、広義の神学と諸宗教 三、広義の神学 二、「理論と実践の二分法」の克服 神学と諸科学

六、自然観・社会観と倫理 環境倫理学

五、ティリッヒの宗教理解

八、「主体」と神の支配

稲 垣 久

和

門分野の研究能力と同時に、学生への教育能力が十分にあるかどうかが問われるようになってきている。東京基督教 できているかどうかが、たえず問われているからである。 ない、という認識があるからである。自分のやっていること、自分の行為に対する人間文化全体の中での意味づけが 場合にも、狭い意味での神学の知識と実践の概念だけをもっているだけでは、真に人間が生きる生の現実に触れてこ が要求される。それは今日の複雑、多様化する社会の中で、キリスト教世界のどのようなミニストリーに遣わされる されている。学生は神学の学びと同時に、並行して人文科学、社会科学、自然科学などの諸科学を総合的に学ぶこと 特に大学教育において、その内容がきびしく問われる時代になってきた。したがって大学で教える教師は、 大学では、すでに大学案内等にも明らかにされているように、神学の専門教育と同時に、一般教養の教育が大層重視 この講演には、東京基督教大学の「教授就任講演」というタイトルがつけられている。今日、 教育の世界において、 自分の専

に入ってきている。日本では言うまでもなく、その宣教開始の初めからキリスト教以外の諸宗教勢力に取り囲まれ た、世界の宗教勢力地図を見ても明らかなように、キリスト教は否応なく他の諸宗教勢力と共存せざるをえない時代 近代という時代が終焉し、ポスト近代の時代に入り、従来の人間観、 社会観、自然観も大きく変貌しつつある。

なってくる。 めることと同時に、そこで召命に応じたよりよき生をいかに生きるべきなのか、その倫理的規範を示すことが必要に れている。そしてそのような時代にキリスト者に対して宣教の当の相手である現代人を取り囲む文化的環境を知らし したがって神学部で教える教師たる者は、まずこの時代の国際世界と日本の状況を正確に把握する洞察力が求めら

そこで本題に入る前に、 キリスト教教育、 神学教育およびそれと関連する神学の歴史をごく簡単にふり返っておき

たいと思う。

それ

では神学とはいかなる種類の学問であろうか。

楽の諸芸七学科であった。 質的にはポリス 員になるために教育が施された。そのカリキュラムの内容は文法、修辞学、 に出てくるように、 (さらに第四番目の徳である正義はどの階層にも必要とされる) ੂੰ。これらの事柄をきちんと理解したよきポリスの成 (職人・農民) 西洋におけるキリスト教教育ないし神学教育は、 ラムの内容は基本的にギリシア以来の教育伝統を受け継いだものであったい。 の三つの階層が存在している。そしてそれぞれの階層に付随した徳が、各々、知恵、 (都市国家)におけるよき国民を育成することがその目的であった。プラトンの著作『国家』第四 人間の体が頭、 胸、下半身の三つに分かれているのに対応して、国家には支配者、兵士、 初代教会の成立と共に始まった。 論証学、それに算術、 ギリシアの教育というのは、 しかしその教育機関 幾何、 勇気、 天文学、 節度である の 構 成やカ 本

育内容は専門科目の神学、法学、 のそれとほとんど同じである。 世ヨーロッパにおける教育は、 人々の属する共同体がポリスからキリスト教国家へと変わっただけで、 やがてヘレニズム世界そしてローマの世界になってキリスト教が成立し、 中世における三大プロフェッションであった聖職者、 ギリシアの徳目の上に、さらにキリスト教の徳目である信仰、 医学の教育以前に古典の諸芸七学科を基本とする一般教養が教えられたわけである。 教育現場でのカリキュラムとしてはギリシア さらにはキリスト教国家が成立した。 法律家、 医者などを養成する教 希望、 愛が加えられ

### 一、神学と諸科学

との関 キリスト教成立の直後、 係におい て問題となった。 教父たちはこの問いに直面した。それはまず、 神の知恵とこの世の知恵との関係はい かにあるべきか。 なによりも古代ギリシアの遺産である哲学

古くて新しい

問いである。

0 キリスト教世界において神学(theologia)という言葉が使われたのは三世紀初め、アレクサンドリアのクレ 『ストローマタ』の中で、そのときは神話学(mythologia―ギリシアの詩人の物語) と対比させ、 神とキリスト ・メンス

ト教こそ真の哲学(vera philosophia)」と述べたものである。しかし次第に中世を通して、キリスト教は永遠の知恵 知識という意味で使われている③。この言葉の使用法はプラトンの著作からの影響である。クレメンスは哲学の中 (sapientia) であるのみならず、この世の知識 (sapientia) としてキリスト教を位置づけた。この発想はアウグスティヌスに引き継がれ、 (scientia) のエッセンスでもあるとされていった。そして、ギリシア 彼は キリス 'n

であれほど栄えた哲学はむしろ「神学の奴婢」(ancilla theologiae)と見なされたのであった。

神学はむしろ「救済の事柄」としての教派神学が乱立していくこととなってしまった。そしてこの教派の教理教育 世紀のプロテスタント正統主義の中にも一部受け継がれた惶。その後のプロテスタントにおける敬虔主義運動は聖書 界の存在について叙述する壮大な学問体系である。このような神学のスコラ的展開は、宗教改革が起こった後、 学は精緻な理論的学問として完成をみた。つまりアリストテレスの スコラ的発想は残っている(例えば福音派の神学の基礎を据えたチャールズ・ホッジの神学方法論)。 信仰箇条を用いつつ論理的に演繹していく学問 (カテキズム教育)と近代的な公教育(一般教育)を調和させる人格主義的なキリスト教教育学構築の努力は存在した やがてヨーロッパ各地で最初の大学ができる頃、一三世紀のスコラ哲学の大成者トマス・アクイナスによって、 現在も続けられている
。。しかしそれは学問論としての神学のあり方と他の諸学問の関係を原理的に問う分野で 一々の糧として読むことを強調したが、敬虔主義の流れにおいても、こと神学が学問的に教えられる際には、 (scientia―科学)となったわけである。 『形而上学』の影響により、 スコラ神学は神と人間と世 神学は第一 プロテスタント 原 理 一七

という学問が現代において、 律から出発する近代哲学と一八世紀啓蒙主義以後の諸科学(諸学問) 学問論に限って言えば、 ついには大打撃を受けることとなった。言うまでもなく、一七世紀の実証的な近代科学の成立、そして理性の自 西欧におけるスコラ神学は近代に至って挑戦を受け、 真に意味をもったものとして成り立っていくためには諸科学と積極的に対話をしてい の著しい発展によってである。 種々の論争の中で次第に分が悪くな したがって神学

ことが必要である。

に対して福音主義神学はどう関わるべきか。このような問題が現在、浮上してきているからである。 関係に新たな光を投げかけた。そして文化人類学、宗教学、社会学、心理学、精神医学、哲学等々の人間諸科学一般 主義の神学の樹立という点からもこの問いは重要である。近年の福音派における宣教学の発展は、「福音と文化」との 単科の大学」という東京基督教大学の特色から言うと、この問いは大層重要な問いである。 それでは神学と諸科学との関係はどのような形であればよいのであろうか。「一般教養教育を重視する神学部 またプロテスタント福音

八七八)の「組織神学の方法論」をまず取り上げ、さらにそれに対する近年の福音派内での批判のいくつかを見てみ そこで現代の福音主義神学のルーツの一つとなっている古プリンストン学派のチャールズ・ホッジ (一七九-

ホッジはその主著 『組織神学』の第一章でおよそ次のように述べている。

本性に与えられている真理 知覚への全幅の信頼。すなわち自然の事実は人間の感覚器官を通してしか知るすべがない。□精神作用への全幅の信 期の頃にベーコンによって提唱されたもので帰納法と呼ばれる。帰納法は二つの原理によって支えられている。 頼。すなわち、 然法則の斉一性 知識の集積ではなく、 どのような科学も二つの要素から成り立っている。すなわち事実(facts)と観念(ideas)である。科学とは単なる 自然現象の原因となる自然法則の存在。第二に、同一の原因は同じ現象のもとでは、同一の結果を導くという自 知覚、 (uniformity) 比較、 経験によって体系づけ、法則としてまとめあげられたものである。この方法論は近代科学の初 (例えば因果律など) への信頼 連結、 の存在。この原理の上に、さらに科学者は次のことを前提にして自然研究を行う。 記憶、 推論などを認めること。回さらに経験から学習されたものではなく、

諸法則 型が過去に信じられていた天動説である。 印されるのである。 以上の前提のもとに、科学者は自然の諸事実を査定し、分類し、それらを律している諸法則を帰納する。これ 人間精神から直接に導かれるといったものではなく、 もし諸事実の収集が不十分で不完全であったりすると、誤った法則が帰納されてしまう。 科学は諸事実を造り出すことができない。そうではなく、 外界の諸事実から帰納され、 逆に人間 あるがままの諸、いい、いいのは、いいいのではます。その典 精 神の上に 5

事実をそのまま受け入れる。科学理論が諸事実を決定するのではなく、諸事実が科学理論を決定するのである。

科学観は現代ではもはや通用しないのであるが、そのことはひとまずおくとして、興味深いことは彼がこれを組織神 以上のようなホッジの科学観は明らかに一九世紀の実証主義的な科学観を反映している。このような実証主義的

学の方法へと応用していくことである。

に存在する理論に合わせて聖書の諸事実を体系づけることもできない。あくまでも聖書に啓示された客観的な諸事実 その場合、 が神学理論を決定していくのである。 について啓示している諸事実(それらはすべて聖書中に含まれている)を体系づけるために、神学者は帰納法を使う。 との間に存在している。つまり聖書の中には、神学者が認定し、収集し、配列すべき諸事実がある。聖書中の諸事実 む原則と一般的真理を確証していく。そして、ちょうど自然と自然科学者との間の関係に似たものが、 自然科学が自然の諸事実を法則へと組織化していくように、組織神学は聖書の諸事実を組織化し、その諸事実が含 内的連関に従って構成し、体系づけ、法則としてまとめあげていくのが組織神学者の役割である。 諸事実の収集が不完全であると、誤った教理体系ができてしまう。また、あらかじめ神学者の精神のなか 神が神と人間 聖書と神学者

このように理解したフランシス・ベーコンの考え方の延長上にあることは明らかであろう。 Book of God's works)と神のみ言葉を記した書物(The Book of God's words)とを人間は同時に知ることができる。 以上のようなホッジの方法論は、創造者なる神の与えたもうた二冊の書物、すなわち神のみ業を記した書物

彼は当時のアメリカ思潮一般との関連において、ホッジの方法論はスコットランドの哲学者たちによって展開された いわゆる常識的実在論に強く影響されたものと位置づけている。そして特にその真理観に焦点を合わせて以下のよう 次に、ホッジの神学方法論に対する最近の福音派の神学者たちの批判を見てみる。まず、G・マーズデンであるが、

時代のどの文化圏の人にも共通しているという確信である(この場合の「真理」とは sapientia のみならず、 ・アレクサンダーによって基礎の据えられた古プリンストン神学の常識的実在論とは、 基本的に、

く批判している)。 合わせている(但し、 帰依の感情」のような宗教感情に重きを置く主観主義や、歴史状況の中で真理観の変遷する歴史主義とも一線を画 方法論に範を求めた。そしてこの方法論は、 る)。それは 科学的真理への全幅の信頼によって全体が統一されているので、科学と宗教の衝突という事態が起こらない。 ホッジは、 「知は力なり」と唱え、帰納法を提唱したベーコンの方法であり、 も含めた「真理」のことであるから、ここには明らかに中世のスコラ神学との間に連続性と親近性が 当時の地質学が長期間の地球形成の仮説を出したとき、 ダーウィンの生物進化の仮説についてはB・B・ウォーフィールドとは対照的にこれをきび 当時ヨーロッパで流行していたシュライエルマッハーの「宇宙 有神論の立場から創世記 客観主義を標榜し、 一章の 当時の自然科学の 解釈をこれ への絶対

素朴な意味での「真理対応説」の立場をとった)。 合理的な推論によってキリスト者も非キリスト者もともに外界の真理を発見しうる、という実在論(真理観としては (two kinds of science) という見方も取らない ·流の宗教的反定立(religious antithesis)という考え方に反対の意を表明している)。むしろ「真理」は一つだから. 堕落が人間の 認識能力に及ぼす影響を重視したオランダの改革派神学者たちのように (事実、アブラハム・カイパーと同時代のウォーフィールドはカイパ 種 類の

ている。このモデルは聖書的啓示の本質を有機的全体(organic whole)として捕らえる点では優れているが、 コンテクストや歴史に対する神学的考察が入る余地がない、と批判している。 トらの宗教的反定立の認識論に立って、ホッジの方法はかなり合理主義に色づけられている、という批評を下している。 さらに、J・デービスは神学の文化脈化という観点から、ホッジの神学方法論をコンコーダンス・モデルと名付け ホッジの常識的実在論 への批判は、E・ランナーによってもなされている。 ランナーはカイパ 1 やド - ーイヴ 社会的 エ 1 ル

しないことを述べ、 また、 J・フレームは ホッジの客観主義と主知主義を批判している。フレームはヴァン・ティルを引用しつつ、´生の事実、 聖書は単に中立な事実の集積ではなく、 「神学とは時代状況に生きる人々のニードに応じた聖書の再解釈と実生活への すでに神によって解釈された事実を様々な表現形態の言 )適用 との は存在 観

語で表現したものであることを強調している。

行なった。その詳細をここで述べることはできないが、 法がもっているスコラ的、アリストテレス的発想の検討をも含む。筆者はこれを『知と信の構造』という著作の中で えられている「客観性」とは一体何なのか。これらについての詳細な考察が必要である。それは必然的にホッジの方 「科学」というものが、本当にホッジが理解したようなものでよいのかどうか。第二点は、「科学」がもっていると考 「神学」の方法を当時の「科学」との類比によって構築していこうとしたことである。したがって問題の第一点は、 ールト『の宗教的反定立という考え方の延長上にある。 およそ以上のような批判がホッジの神学方法論に対して福音派の内部から出ている。 筆者の分析と考え方の基本はオランダのカイパーやドーイヴ ホッジの方法の特徴は

# 一、「理論と実践の二分法」の克服

わされているキリスト者すべてに必要な学問であり、また、 必要なことである。 成されていかねばならない。 神学と諸科学との関係と区別についての考察は学問論として重要であるのみならず、 神学は教会の牧師や伝道師に必要な学問というだけではなく、信仰をもって様々な文化領域に遣 日常の生活と結びつけられて真に実践的な学問として形 私たちの信仰生活の現場にも

実はアリストテレスに由来している。 実践的と書いたが、そもそも実践的と理論的といったよく使われる二分法自体が問題であろう。この二分法は

ち人間の意志から独立していて「それ以外の仕方においてはありえない」対象にかかわり、 より正確に言えばアリストテレスは学問を三つに分類した。 それに対応して学問をおおきく理論学、実践学、制作学に分けた®。 彼は理論と実践と制作という人間の三つの活動を分類 理論学とは次のようなものである。 それゆえ論証可能な必然

論理学、

数学、

自然学、形而上学がこれに含まれる。

かかわり、「ことわりに即した真なる行為可能状態」として存在する。 の中間に位置し、人間の行為にかかわる。 がって制作していくところに存在する。この知は理論知とは異なって技術という形をとる。一方、 これに対して制作学の対象は「ことわりに即した制作可能状態」として人間が端初をもち、 それゆえにそれは一部は自然の必然性に服しながらも、 みずからの意志にした 人間の選択意志に 実践学はこの二つ

のである。。 はアリストテレス自身が『形而上学』の中で第一哲学として神学 以上のようなアリストテレスの学問の分類に即して言えば、トマスのスコラ神学は理論学として展開された。 (=形而上学)を分類していたその分類に従ったも

捕らえることはなかった。ただそれでも「学問としての神学」を構築していくとなると、色々とむずかしいことが てくる。その一例が先述のホッジの神学方法論にも出ているわけである。 もちろん宗教改革者およびその後のプロテスタントの神学者たちは、そのような意味での「理論学」として神学を

論」と「実践」の区別とはどういうことかを批判的に検討していく必要がある。 によってより一層増幅された。この中で啓蒙主義以降に、科学の方法の「客観性」ということが確立されていくわ である。そこで、われわれとしては神学と諸科学との関係を考えるにあたってもう一度、アリストテレスのいう「 アリストテレスの学問における理論知と実践知の二分法が、さらに近代になって、デカルトの主観 客観の 二元論

章のガダマー 的なものに再構築したように。このときキリスト教信仰にのっとった実践則理論、 話の中で再構築していく必要があるのである。ちょうどカルヴァンが当時の人文主義と対話しつつこれをキリスト教 しての神学と諸科学の関係の本質が明瞭になってくるはずである。筆者はこのような方法論を アリストテレスが実践知の本質とした〝思慮深さ〟とはどういうものであるか、それを現代の哲学や諸科学との対 説明の延長上において 「超越論的解釈学」と名付けた® 生活と学問の間の解釈学的 『知と信の構造』 循環と

詳細は省かざるをえないが、聖書に沿って簡単に説明するとこうである。 神はこの恵みをわたしたちの上にあふれさせ、すべての知恵と思慮深さとを与えて、 エペソ書一章八節に次のような箇所がある。 秘められた計画をわたした

ここでアリストテレス荒こ遅沢すれたに知らせてくださいました」。

といった一息の宗教的根本動因、この動因によ ティ全体の解釈学なのである。 ストによる聖霊の交わりを通しての贖罪 って生み出される世界観を基礎にする体系であ 超越論的解釈学は、 これを超越論的解釈学と呼ぶのである。 せられる。そこに神の創造の法が適用される。 の本来の姿が御子の贖いのわざによって回復さ の恵みとして与えられると言っているのであ よる贖いを通して、 しかしこの箇所はこれら両方ともに御子の は理論知に属し、 ここでアリストテレス流に解釈すれば、 人間の堕罪により見失われていた神の創造 理論知と実践知は切り離してはいけない これは聖書解釈学をも含む被造的リアリ 思慮深さは実践知に属するい。 創造、 同時にキリスト者に神より 堕罪、 イエス・キリ (回復 つまり 知ってア Ĺ.

を思惟の中心に置いている。神の法に従属する

、十五に分岐した宇宙論的な法

図1参照

一神の法に従属する

(subject to)

もの

超越論的解釈学は

「神の多様な創造

0

法

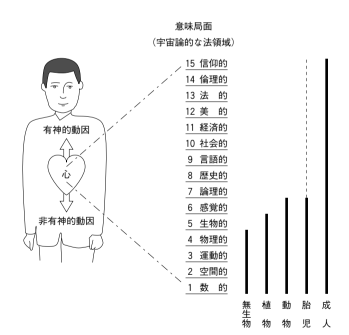


図1 稲垣久和『知と信の構造』(ヨルダン社、1993年)より

哲学)においては「自我」なのであった。 b るもの」である。 「同義語であるが、この「基体」がアリストテレス形而上学においては「質料と形相」であり、近代哲学(デカルト Ō が 「主体」(subject)なのである。「主体」(ラテン語 subjectum) しかしわれわれの超越論的解釈学においては「基体」は はもともと「基体」(ギリシア語 ὑποκείμενον) 「神の法に従属

近代の全く新しいコスモロジーを提起しているのである。 ギリシア哲学や近代哲学とは違う主体 (と客体) の存在論がわれわれの出発点である。 われ われはここでポスト

#### 三、広義の神営

る精神現象が存在し、それを共同体内で実践する宗教儀礼が行なわれてきたことからもそのことは明らかであろう。 を滝沢克己の表現を借りて「インマヌエルの原事実」と呼ぶこともできる) 🗓 から自律した絶対的に自由な人間」も存在しない。人間自我があるところ、つねに存在する神がいるのである が存在しないかのような顔をして自己の存在を語ることはできない。「人間から遠く離れた神」は存在しないし、 そして神はその人間に御自身を啓示した。それによって人間は神がいかなる方であるかを知るようになった。 神は 人間の側から言えば、自分が存在するというほぼ自明な認識と神の認識とは切り離せない事柄である。あたかも神 世界 0 創造者である。 神がこの地球と人間を創造したがゆえに人間はこの地球環境の中に存在せしめら 人類出現の初期の頃から宗教と称され

界に運動を与える第一原因 創造者ではないし、また歴史に介入する人格的な神でもなかった。またギリシア哲学の神 だがもし聖書の告げる神の創造啓示から出発するのであれば、 (不動の運動者)ではあっても人間の歴史そのものを支配する人格的な神ではなかった習の リアリティ (実在) の全体は当然この神と結びつけ (アリストテレ スの神 ギリシア人たちはヘブル人たちのような神の自己啓示という発想をもっていなかった。ギリシア宗教の神々は世

汝自身を知れ」というギリシアのソクラテスの問いかけも、実は神認識の問題と切り離せなかった。

しかしながら

れは神学の定義としては大層広い。広過ぎるかもしれない。そこでこれを「広義の神学」と名付けたいと思う。 は神の創造啓示を認めないことである。 られることになる。 関係で扱う学問となる。すなわちリアリティ全体を神との関係で(sub ratione Dei) 世界の出来事でこの神と無関係におこる出来事は一つとして存在しない。そのように考えること 神の創造の法の啓示を認めれば神学は必然的に人間を含む被造物全体を神と 扱う学問が神学である。こ

の神学はキリストの三職のうち祭司職を強調するが、広義の神学は王職を強調する、ということである。 狭義の神学が主題的に扱う「救済の事柄」を必ずしも主題とはしないということである。 リスト教哲学と狭義の神学との違いの詳細については稿を改めて論じたいと思う)。広義の神学は狭義の神学を内に含 内容を扱うことになる(筆者自身はむしろこれをキリスト教哲学という言葉で呼ぶ方がふさわしいと考えるが、 究する学問」と定義したいと思う。これは「救済の事柄」のみを扱う従来の神学 んではいるが、必ずしも「救済の事柄」を主題的には扱わない。広義の神学は狭義の神学と対立する概念ではなくて、 スト教哲学という発想が多くの点で神学と重なる部分をもっていることから、あえてこのように呼ぶことにする。 筆者はより正確に広義の神学を、「神の法の下で創造、 堕罪、贖罪の宗教的根本動因に基づいてリアリティ全体を探 (狭義の神学) に比べてずっと広い 別の言い方をすれば、 1)

世と近代の自然神学にあったような一種のプラトン主義に陥っていくこととなる『ので注意を要する と人との仲保者キリストは人間の罪に対する贖い主であり、 仲保者ではないということである。そのように考えることは、 つまり救済の贖い主キリストは同時に世を統べ治め、そして世を裁く王であられるということである。それでも神 (存在論的) 神が世界の創造者であるという認識が、 より正確に言えば、近代科学とは神の時間内の創造の法の第四番目の物理的局面 者(コロサイー・17)ではあっても、 とりもなおさず一七世紀ヨーロッパにおいて近代科学が 認識の仲保者ではない。つまりイエス・キリストは宇宙 人間の側から第一原因に遡及していくため 古代の弁証家が唱えたロゴス・キリスト論、 (図1参照 の認識論 そして中

これはギリシア的思考をその起源としている。ガリレオは「宇宙という書物は数学の言語で書かれている」という名

実はもう一つ重要なこととして、

ある独特な自然の認識

の仕

方があった。

しかし近代科学誕生の背景には、

文句を吐いたが、ここに出ている精神は神の創造した自然の法則は数学的に表現可能、 てキリスト教思想とギリシア思想の折衷から誕生したのがほかならぬ近代科学というものであった。 つまり創造の神は認めてもそれは第一原因としての神という、 いわば理神論的な神の といった合理主義 側面である。 このようにし 0

律した理性をもつ人間である。 じた力学的 発見した慣性の法則があれば、 やがて近代科学が発展するにつれて、逆に宇宙と世界から創造者なる神の観念を追い出してしまった。 ・機械的な世界観が一八世紀の啓蒙主義、 物体は第一原因なくして運動し続けると考えられたのである。このように因果的に 一九世紀の実証主義の時代に出現する。 今や、 世界の中心は ガ ij 才

ある。 実践理性の道徳律として神を要請したカントなどは、まだ理性を駆使して神を論じた世代であった。 題から始めて次に神の存在証明をせざるをえなかったデカルト、神を絶対無限の実体と規定したスピノザ、さらには 人間の意識から神を求めるように事態が逆転していった。コギト・エルゴ・スム それではこの閉鎖的な世界から神は完全に追放され、「神は死んだ」(ニーチェ)かというとそうでもなかったの 世界の中 そしてキェルケゴールに至り神は依然として求められたのであるが、その神は理性から切り離されていった。 心に位置していたはずの誇り高き人間は実は完全に宗教から自由になれなかったのだ。 (われ思う、ゆえにわれ有り) の命 しかし次のロマ 人間は今度は

## 四、広義の神学と諸宗教

う一つのテクスト、 けである。創造者なる神が人間の良心を通し、歴史を通し、 必死に読み取ろうとする努力がなされる。 わば著者である神を追い出してしまった世界、その世界というテクストからそのテクストの著者は誰であったかを 神なしの閉 じた機械的 すなわち旧新約聖書を通して神が御自身を三一の神としてより明瞭に啓示したと信じている。 な世界観、 さらにはそれへの反動としての人間の意識 しかし現実には、 自然を通して御自身を啓示した。キリスト教徒は神は 人間にそのような宗教意識を生み出させる作者は (宗教意識) からの超越 いる

認めない(すなわち聖書の権威を読めない)人は世界を通し、歴史を通して啓示されているその神を、 人間の宗教意識を通して探さなければならない(例えばトレルチの宗教的ア・プリオリ)。そのとき神を求める学問は たがってキリスト教神学は旧新約聖書の啓示をその学問的研究の基礎とする。しかし旧新約聖書を神の特別な啓示と つまり諸宗教の研究の領域と重なることとなる。 人間 の側から

宗教学の領域、

れば、この神学においては世界の諸宗教に関心をもち、宗教史をも研究の対象にするのはこれまた当然のことである。 「諸宗教は不信仰」(バルト)として諸宗教の体験と伝統を広義の神学の探究からはずしてしまうことはできないので そうではあるが、われわれのように神学を広く、「神の法の下でリアリティ全体を探究する学問」と定義するのであ

問うこととなってくる。 理解は必ずや自己理解へとはねかえってくるのである。 教と絡み合って出てくる各地の文化をも課題とする。 に多大な影響を与えた。 た問題にしなければならない。比較哲学、比較文化論的なアプローチは広義の神学にとって特に重要である。 て人間学一般や文化諸科学と深い関係をもつ。日本における広義の神学は当然、日本の文化と歴史を問題にする。 の文化の相対性 世界の諸宗教は枢軸時代(紀元前八世紀―三世紀)を境に救済宗教として姿を現わし、 異なる文化を比較し、検討を加えることはその見返りとして自分の宗教的信仰、 (信仰的局面や歴史的局面によって性格づけられたリアリティ)を問題にする 異文化・異宗教を理解することは自文化・自宗教をより深く理解することにつながる。 世界の各地の文化は必ずその地域の宗教と深く結びついている。 宗教の存在の普遍性 (宗教的根本動因の普遍性)と同時に各地 自分の生きている文化を逆に その後の世界の歴史と文明 したがって広義の神学は宗 (図1参照)。 したがっ 異なる き

となってくる 方法論との関係である。 そこで問われるのは、 宗教学や宗教史、ないしは宗教哲学という個別学問の領域と、すでに定義した広義の神学の 一般に諸科学と神学との関係と区別が問題となる。ここで学問の方法としての解釈学が重要

自然科学の方法論に対抗する精神科学の方法論として提起されていた。

لح

もともと解釈学はディルタイにおいて、

118

科学と自然科学の両方を同時に意味づける方法としての超越論的解釈学を提起し、これによって広義の神学を構築し ころが現在では自然科学もまた解釈学的側面をもっていることが明らかになってきている質の それゆえに筆者は:

ていこうとしている

ツ にも解決の方向性を与える。 従来、 ヒ(一八八六―一九六五)を例にとって説明してみよう。 超越論的解釈学においては、 球大の規模の伝統宗教の復興の意味づけと諸宗教間対話がキリスト教の立場からいかにして可能か、という問 キリスト教神学者が他宗教者と対話するとき、この点が必ずしも明瞭ではなかった。ここでパウル・ティ それにって他信仰の理解だけでなく、 自分の宗教的信仰を保ちつつ、 他の信仰を理解していくことが可能となる。 自分の信仰の理解が深まることを示唆する また最 IJ

## 五、ティリッヒの宗教理解

てみるとこうである。 パ ウル・ ティリッヒにとって宗教の定義とは「究極的な関心事」というものであった。 実際に彼の著作から引用

しまった。そこに宗教が歴史上にたどったさまざまな過ちと悲劇があったのだ、と。 究極的な関心事だ、と言うのである。しかし現実には宗教はこれら人間精神の他の諸機能と並ぶ一つの機能となって 彼によれば宗教とはこれらと並列されるような人間精神の一機能なのではなく、これら諸機能の一段深い次元にある ここでティリッヒは「人間精神の機能」として、 「宗教とは人間精神の一機能ではなく、 人間精神の全体性における深みの次元である」
『。 倫理的機能、 認識的機能、 美的機能、感情的機能を挙げている。

ない。 教的機能 しかしながら、 宗教的信仰は明らかに歴史上の出来事として出現する。したがってこれはやはり人間精神の機能の中にある宗 (筆者はこれを神の創造の法の第十五番目の 宗教は現象として現われるとき、まぎれもなく歴史的にまた文化的にある特定の形を取らざるをえ 「信仰的機能 (何ものかを信ずる機能)」と呼ぶが (図1参照)

対話するということも不可能である。また自己の信仰的アイデンティティーも不明瞭なものとなっていくであろう。 が存在するということにほかならない。もしそうでなければ、歴史的に異なった状態で出現してきた諸信仰が互

霊的な宗教的根本動因の区別がなされていない、ということである。 は〈存在それ自体〉』(Sein-Selbst)を導入し、しかもこの抽象的な〈神〉への「絶対的信仰」』を説くことを主張する 義に陥ったと言わざるをえない。つまり他宗教との対話の中で、〈有神論の神を越える神〉圖(Gott über Gott) ったと思われる。つまりティリッヒには精神の経験的機能の一つとしての「信仰的機能」と前経験的 からである。もし彼が「人間精神の一機能」としての信仰的機能を導入していれば、この種の神秘主義には陥らなか 者であり、また来日して日本の仏教者とも積極的に対話した彼であるが、その信仰的立場は最終的には実存的神秘主 ティリッヒの場合、このことが現実に起こったと思われる。バルトと並び称せられ、二〇世紀の代表的神学 (超時間的) ないし

してそれを先述したようにキリスト教的動因の場合に、創造、 贖罪と同一視し、 われわれは、ティリッヒの言う「深みの次元」をわれわれの宗教的根本動因に近い概念と見なすことができる。 精神の 「信仰的機能」とは区別するのである。 堕罪、 イエス・キリストによる聖霊の交わりを通して

明らかにしようとする試みである、としている。キリスト教思想史にはいつでもこの二つの型の神学が互いに 持つことが望ましい」。と述べている。 月二十五日にニューヨークのユニオン神学校の教授就任講演において、「哲学と神学」と題する講演を行なった宮。 いながら存在してきたのであり、「神学部にはケリュグマ的神学および哲学的神学をそれぞれ代表する教授を一人ずつ 序だてて組織的に再現しようとする試みであり、哲学的神学とはケリュグマの内容を哲学との密なる相互関係の中で して神学をケリュグマ的神学と哲学的神学の二つに類型化する。ケリュグマ的神学とはキリスト教の使信の内容を秩 ィリッヒの定義によれば哲学とは存在そのものに関する学問であるが、それゆえに神学とは切り離せないと言う。 ティリッヒについてもう一つ、彼の哲学と神学の関係についての考え方をつけ加えておきたい。彼は一九四〇年九 補い合

またティリッヒはロゴスを媒介として哲学と神学を結びつける古代のロゴス・キリスト論に大いなる親近感を抱

今日、

地球大の規模のこととして感じてきている事柄であろう。そもそも今のような経済成長を続け、

地球環境はあと百年ももたないとすらいわれているのであるから。

いをしていれば、

ており、次のようにも語っている。

かしながら、それをすぐにキリスト教の宗教的根本動因と同一視することはできないのである。 哲学者たちが始源に向かう衝動、 パスカルに抗して私は言う。 アブラハムの神、 すなわち宗教的根本動因につき動かされて哲学していたことは明らかである。し イサクの神、 ヤコブの神と哲学者たちの神とは同じ神である一環の

義の探究』(大明堂 宗教的根本動因と哲学、諸宗教、文化との関係の詳細については拙著『知と信の構造』(ヨルダン社)、『宗教多元主 や「純粋神人学における宗教と実在」(「思想のひろば」第5号・滝沢克已協会編) を参照され

## ハ、自然観、社会観と倫理

を越える「超越」に対するセンスのない人々にいくら語ってもしょうがないというところがある。しかし自然破壊 意味での近代科学批判を広義の神学の課題としてなしとげることもできない。 きたい。そのとき近代の自然科学、社会科学をも同時に問い直すこととなる。なぜなら近代の諸科学の発展は自然観 エコロジー危機、 および社会観についての独特の見方に基づいていたからである。自然観、社会観のあり方を変えない以上、本質的 前節の宗教の問題は、 今まで議論してきたのは主として人間と神との関係であった。次に人間と自然および人間と社会との関係を見てい そして人間の生存権の問題となれば、これは宗教的センスがあろうがなかろうが、どんな人間 例えば、宗教多元化は今日において地球大の規模で起こっている事柄だ、といっても、 人間

に入れて出すこと等々、 毎日の生活ゴミの処理にしても、燃えないゴミと燃えるゴミを分別する、さらにはゴミは必ず指定された透明の袋 役所から細かい行政指導があるということ自体、 やや異常である。 それでも市民がほとんど

てしまう時代なのだ。文明論ということになれば、これはとりもなおさず、近代文明を問い直すという大きな課題と れは資源問題、 クレームをつけないところを見ると、現代人が環境問題をいかに深刻な事態と受けとめているかが明らかである。こ 文明のリサイクルと関係しているからである。 生活ゴミーつとっても問題は文明論的なテーマになっ

る必要が出てきている。 ある。自然といった場合に、 エコロジー危機が叫ばれているということは、近代文明の自然観および社会観が問われているということで 天体や地球環境のみならず、 植物、 動物、 人間の生命までをもその視野に入れて議論す

なってわれわれの前に立ちふさがらざるをえないであろう。

この個人主義を制限する方向に働く。 植、 ある(ここでポスト近代という言葉を近代主義を克服するという意味で使っている)。生命倫理学が提起した問題に比 野が台頭してきている。これは八○年代に流行となった生命倫理学(bioethics)よりも発想がずっとポスト近代的で の)自己決定権という個人主義、そして近代的な自由主義をその考え方の基礎においていたのに対し、環境倫理学は より文明論的、 生態系、 安楽死等々)がどちらかというと個人 環境問題やエコロジー問題を基礎から考え直そうという意図で環境倫理学 生命圏全体の生と死を、そして文明の過去と将来を扱うからである。生命倫理学がややもすると 歴史学的に内容のある問題を提起している。生命倫理学(体外受精、 (個体) の生と死を扱っていたのに対し、環境倫理学は個人ではなく、 (environmental ethics) 遺伝子操作、 脳死・臓器移 という分

の関係を律し、人間の平和的共同体生活を可能にする規範ということであった宮。 はなかった。日本語の倫理という言葉も、 もともと倫理学という分野は人間と人間の関係を学問的に扱う分野であり、 語源的に、一人間仲間の間のことわり」という意味であるから、 人間と他の生物との関係を扱う分野で 人間と人間

れた規範は自然法と呼ばれたが、これは今でいう自然法則ではない。自然法は人間対人間 のであり、 最初の体系的な倫理学のテクストであるアリストテレスの「ニコマコス倫理学」において、 そこにおける倫理はポリスの倫理であった。。人間は自然の目的論的、 階層論的秩序のうちにいたので の関係に お 7 る

つ。

あ は .決して他の生物に対する行為規範としての意味をもつものではなか ~つ

とが顕著である 論的意味は背後に退いている。そういう意味で数学的に理念化された機械論的な自然観である。 物は数学の言語で書かれている」と述べたとき、そこにあらわれている自然は数値化、 近代の倫理も同様である。 (human nature) (nature) という言葉で主として天文学、物理学の対象となる領域を指していたが、 リアリティ全体に拡大されていったのである。すでにガリレオと同時代人、 および社会の見方へと応用されていった。 ガリレ オ、 デカルトらにおいて自然像の機械論化が進められた。 本来、 被造世界の物理的 トマス・ホッブズにおいてそのこ 計量化できる自然であ 局 やがてその発想は人間 面にのみ適 ガリレ もっともガリ 才 用 が 可 能である方 「自然の レオ り目

倫理とは、 行動するのである。 像の中に組み込んだ。そこでは運動が不滅であるように人間の欲望も不滅で無限なのである。 でも持続する」はその当然の帰結として無限空間を想定する。 人間像 和な状態のうちに生きるために必要な機械的な戒律にすぎなかったのである。 このようにホッブズにおいて自然像の機械論化を通じて、 ッブズは自然観の機械論化を通じて、 の空間の想定のもとで初めて成り立つ。近代のアトム化された個人が自由競争の中で欲望が最大限になる方向に 既ない を押し進めた宮。 しは啓蒙的合理主義に対して反発する人は出てきた。それは先述した通りであり、 人間の本性からして必然であるところの「万人に対する万人の戦争」の状態 自由主義、 ガリレオの慣性の法則 資本主義の政治経済学の基本となる考え方もここから出てくる 社会観および倫理観 「運動する物体は他から力が加えられない 倫理の人間中心主義化は極端にまで進められてい ホッブズはこの慣性の法則と無限空間とを自分の 0 人間中心主義化 もちろんこの近代の機 (欲望を無限化する方向 (自然状態) を逃れ、 限り、 近代の自由 例えば その ロマン主義 |械論化され 運動をどこま 主義はこの 人々が 、った。 世

Þ ・汎神論と結びつきやす 口 ン主義は 後機械 為的自 いものであった。 1然観、 生命観に対して有機体的自 西欧哲学史の中で近代の機械論的自然観、 l 然 観、 生命観を掲げ、 アニミズム宗教ない 生命観を批判して有機体的自然 しは東洋宗教

観、 精神哲学へと包括的な発展をとげた壮大な体系であったが『、最終的にはその観念論を「逆立ち」と批判してマル 生命観を展開したのはロマン主義を哲学的に克服したヘーゲルである。ヘーゲルの体系はいわゆる自然科学から

ス理論が出てきたわけである。

立するものであった。人間と自然との間に倫理は考えられていない。 う三段階の歴史哲学に支えられた「人倫」(Sitterlichkeit)の関係を提起し、それは基本的には人間と人間との間に成 的連関の把握は一見可能となったかのように見えた。しかし倫理という観点からは、 確かにヘーゲルにおいては、近代哲学の基本であった主体―客体の二元論は弁証法によって統合され、 彼は家族→市民社会→国家とい 存在 の有機

神の 的自然観が重要な意味をもつようになってきた。またそのことを通じて、近代の人間中心主義から発想を転換して、 ようやく倫理の問題として捕らえる状況が現出したからである。そしてその前提として近代の機械論を超えた有機体 この点において、今日、 \ 創造した被造物全体へと目を転じる可能性も出てきたのである。 環境倫理学が出てきたのは注目に値する。人間と他の生物、 地球上の他の存在との関係を

### 七、環境倫理学

最近の環境倫理学の主張を、 一つ一つ見ていこう。 加藤尚武氏は次の三点にまとめている。 ①自然の生存権、 ②世代間倫理、 ③地球全

①自然の生存権。 してはならない。 人間だけではなく、 生物のさまざまな種、 生態系などにも生存の権利があるので勝手にそれを否定

化されてしまう。だから、 この主張には、 八間だけに生存権があり、 色々な形がありうる。 人間 自然物に生存権がないとすると、人間の生存を守るという名目で結局は自然破壊が正当 .には他の生物よりも生存の優先権があるという人間優先主義を否定しなけ 例えば、 人間以外のものに権利を認めることは、 自然物に霊魂の存在を認 ればならな

う。 めるのと同じことになる。 「山川草木悉有仏性」という思想は、 自然物の権利という形でアニミズムの復権が図られる。 あらゆる生命に尊厳を認め、 人間の生命だけに尊厳を認める思想とは違 また東洋文化の見直しとも

②世代間 6倫理。 現在世代は、 未来世 1代の生存可能性に対して責任がある。

を最大限に認めることによって未来世代は生存できなくなってしまうのである。 ては個人の自由を最大限に認める自己決定権の原理が含まれている。 対して何の異議申し立てもできないからである。われわれは石炭、 量殺人とか、さまざまな犯罪が行なわれたなかで、もっとも悪質な犯罪なのである。 在世代が加害者になって未来世代が被害者になるという構造をもっている。 地球環境を破壊することによって、未来の人類の九○%を殺害することになるかもしれない。 森林の伐採により砂漠化が進み、 環境を破壊し、 石炭、 石油などのエネルギー資源を枯渇させるという行為は、 石油を使いきってしまうことによって、 しかし同世代間の中で自己決定権、 これは人類の歴史上、 なぜなら未来世代は現在世代に 近代の自 奴隷制度とか 由 自己生存 あるい は

 地球全体主義。 地球の生態系は無限の宇宙ではなく有限の世界である。

とである。 ばならない。 の空間と無限の欲望を前提にしている。 なければならない。 球環境というのは一つの地域のことを考えていたのでは不十分であり、 国家の全体主義ではなく、 そもそも無限という発想は中世から近代に移行するなかで入ってきた。近代の自由 つまり 地球の全体主義である。地球環境を守るためにはむしろ国 「無限の空間の中で自由に資源を消費し、 たえず地球全体を視野に入れ 自由に廃棄する」というこ [家エゴ てい 主義は無限 は 制

さて以上の環境倫理学の主張に対し、われわれはどう応えるべきか。

れ 常識的には ば、 まず第一の れに抵抗を感ずるのも当然である。 「権利」 主張の は人間のみに帰せられる概念であろう。それが動物、 「自然の生存権」 について。 何よりも動物や植物を食糧としていかざるをえない 自然の生存権という言葉自体を奇異に感ずる人も 植物、さらには生態系一般に使われるとな いるかもしれ 人間が、 これらに ない。

「権利」を付与するというのもはなはだ身勝手、という疑問も湧いてこよう。

ろうか。 多くの血を流して獲得してきたものが「権利」の概念の中にはある。そういう歴史を踏まえた上で、人間以外の自然 保障された社会を建設していく過程で出てきた概念である。抑圧されてきた少数者がそのつどの戦いの中で、 物にも生存の権利を認めよという主張がなされているのである。われわれはこれをどう理解していったらよいのであ |権利||とはそもそもヨーロッパ近代において、人間の不平等をなくしより平等な社会、 人間の尊厳と自由が法的に 時には

そのいわんとするところの内容は明瞭である。どんな自然物、どんな被造物もそれなりに存在の意味、 もっている、ということなのであるから。 ないのだ、と。ただこれがアニミズムや汎神論と結びつけられていくところに問題があるのである。こう解すれば 筆者は次のように理解する。「自然の生存権」の主張は、 鉱物、さらにそれらが織りなす景観に至るまで存在の意味がある、という事実を承認せよという主張にほかなら 人間の貪欲さを制限し、どんな自然物にもつまり動 存在の場所を

会において、 いだそうとする努力と一致している。現代のキリスト者は、西欧の進歩史観、人間中心主義と一緒くたになってしま である。そのような現代の倫理的、 しなければならない。 った従来のキリスト教思想を批判的に吟味し、被造物全体に例外なく存在の意味、 この方向性は、キリスト者が神の創造の法の中で、そしてキリストによる贖いの更新の中で被造物全体の意味を見 ロデリック・F・ナッシュは環境倫理学形成の歴史について記述した『自然の権利』という書物の中で、 少数者や弱者が権利を拡大していった過程を表にして記している鱈。それを紹介してみると 動物、 植物、 共同体論的課題について、 鉱物も、 被造物全体によって構成される共同体の中に固有の場所を占めてい キリスト者は思想的挑戦を受けているのである 存在の場所があることを明らかに 英米の社 る

七七六年 アメリカ入植者―独立宣言

英国貴族―マグナ・カルタ

(大憲章

八六三年 黒人奴隷―解放宣言

一九二〇年 女性―憲法修正一九条

一九二四年 アメリカ先住民―インディアン市民権

一九三八年 労働者—公正労働基準法

一九七三年 自然—絶滅危険種保護一九五七年 黒人—公民権法

概念がいかなる性格のものであったか、その本質が見えてくると思われるからである。 ならない。解放の神学、フェミニズム神学の提唱はもちろんこのことと関係している。 である。 『最も小さい者』の人権である。つまり「胎児の人権」についてである。これを一考することによって近代西欧の人権 ここからあと現在そして将来において、 しかしながら実は抑圧された者の人権すらまだ十分に現実化されていない現時点の状況をも見すえなくては 権利が「自然物の生存の権利」として拡大されていくべきだ、というわけ 特にここで眼を向けたい

ていく場合にはその自由権は制限されざるをえない。 地位、労働環境等が改善されていかねばならないのは当然であるが、それが胎児の生存権を剥奪する方向で実施され されていることであるが、 しこの二つは実は次元の違う問題であることに気づかねばならない。後者は近代の自由権、 -胎児の人権」は近年に主張されている「女性の中絶の権利」という考え方とは衝突せざるをえないであろう。 前者はまさに生存権として主張されているからである。男性優位の社会構造、 社会権の延長線上で主張 しか

いるのかもしれない。もしそうであるとすれば、生産性ある者のみに人格が付与されるという近代主義の発想が出 中絶の権利」を容認する人々は、 と言わざるをえない。 胎児はまだ生産性をもった人間ではないから一個の人格と見なしがたいと考えて

ことは明らかである。神の創造の法の領域でいえば、胎児は第六番目の感覚的局面までの法に従っている 確かに胎児は外見上、まだ一個の人格とは見なしがたいかもしれないが、人格としての潜在的、、、、 ミモードをもっている (図1参照)。

ばならない。 能以上の眠っている上位の機能は順調に成長していけば徐々に開示していく。それを大人の世代は手助けしていかね もそれはまだ眠っているのである。つまり潜在的には存在し、存在のモードとしては備わっている。つまり感覚的機能までをもった「主体」である。しかしその一つ上の論理的機能以上の機能はない。 そして論 ないというより 理的

責任をもつのである。 の生存の場所を保障するために〝後見人〟として働かなければならない。多く与えられているものはそれだけ多くの 確保する際に重要になっていくのである®。つまり人間は論理的機能以上の機能をもたない「主体」の代わりに、そ その生存権を主張しなければならない。 代わりして、その生存の場所を確保することが必要になってくるわけである。そして実はその発想が自然物の生存を 足ばかりが主張される。その主張をしない胎児は生存の権利を保障されない。そうであるから胎児に代わって大人が 胎児の生存権を認めることは一種の世代間倫理である。近代主義の人権論においては個体の生存、 当該の主体が論理的機能、 言語的機能をもたないがゆえに、 当該の主体に肩 個体の欲望の充

### 八、「主体」と神の支配

バルト的な主体―客体の二元論を問題にせざるをえなくなってくるのである。 このように考えてくると、 哲学的には結局、「主体」とは何かということになってくる。 近代思想の根底にあ

体の世界を数学的に理念化して操作していくのである。そしてまた近代の人権論もそれを基礎にしていた。 多様な法に従属するものが主体である。 われわれはすでに述べたように主体(subject)を「神の法に従属する(subject to)もの」と定義した。 主体を自我と同一視したのが近代哲学の出発点であった。そして自我以外の外の世界はすべて客体であり、 したがって主体は神の法領域ごとに異なってくる
こ。

無生物は第四 |番目の物理的局面まで主体の機能をもっている。つまり物理的法領域の法に従属しているが、その一

しての人間のイメージは根底から再考される必要がある宮。 来の創世記 はそれだけ多くの責任を果たさなければならないということである。 体である被造物は人間のみである。そういう意味で人間は神の像に造られたのであり、 保護する責任、 は第六番目の感覚的局面の機能まで主体の機能をもっている。 生 |物的法領 一章の いわゆる信託管理者としての責任 釈義 「域の法に従属していないということである。 「神から地の支配(dominium terrae)を託された人間」といった他の被造物に対する暴君と (stewardship) 第七番目の論理的局面以上、 同様に植物は第五番目 (創世記 近代の人間中心主義の影響下で生み出された従 一・28) がある。 1の生物 他の被造物に代わってこれ 多く与えられ 最後の 的局 面 信 仰的! 局面 ているも まで主

いかないだろう。この種の社会契約はどう見ても成立しそうにない を導入しなければならない図。 在世代と同じ道徳共同体に属しているわけではないから、未来世代からの 次に第二の主張 「世代間倫理」 を近代思想に沿って基礎づけようとすると、現在世代が未来世代と「社会契約」 「世代間倫理」であるが、これはすでに胎児の人権について述べたように未来世代のことに つまり同世代間の倫理で成り立っていた社会契約論の拡張である。 /同意/ Þ ″信託″をとりつけるわけには だが未来世代は現 を結ぶとい いかか

対してであると同時にすべての世代に対する忠告であることは明らかであろう。 いないのだ。マタイ福音書二五章三一―四六節の羊と山羊がふるい分けられる終わりの日の裁きは、 世代に対しその責任を果たそうとの動機づけははっきりしてくる。 非キリスト者にかかわりなくその裁きに服さねばならないことを自覚すれば、なおさら、 うことをいとわないであろう。そして主の再び来たりたもうとき、 が過去の人々の労苦と嗣業の上にあることを知る者であるから、当然、未来の人々のために自分たちがある犠牲を払 主イエス・キリストを通して創造者なる神との間で可能となる。また神の歴史支配を信じる者は、 キリスト教の教えはこの場合どのようなことを示唆するであろうか。 現在世代も未来世代も同じ契約共同体に属する可能性は考えられるであろう。そしてそれは確かに 過去、 現在世代は決して未来世代と無関係に存在しては 創造から終末までの一続きの 現在、 未来のすべての世代が、 現在世代に属する者は未来 自分の現在 すべての民族に 有限な歴 に全人類 キリスト の存在

理」(global ethics) 展のイデオロギーと無関係ではないであろう。ローマ・カトリックの神学者ハンス、キュンクは 物として有限である。 最後の主張「地球全体主義」はほとんど説明を要しないであろう。人間の欲望も自由も、 を提唱しているが、同時にそこで世界の諸宗教間の協働の必要性を訴えている

窓。ここで現代の 南側の国々の低開発、 貧困、 飢餓等々の問題は、 北側の国々の他を犠牲にした無限の 地球そのものも神の被造 「地球大の規模の倫 進步

宗教多元主義が提起している問題と交差してくることになる。

関係してくるのである。 の間にも循環があることを示唆する。そして超越論的解釈学はまさにそのことを指摘しているのである感 と倫理学は切り離すことができないのだ。それは理論と実践の間に解釈学的循環があったように、形而上学と倫理学 在論の必要性である。そしてそのことが倫理と深くかかわっていることの認識が重要なのである。 非常に重要な問いをつきつけてくる。つまり近代思想の根底にあったデカルト的実体概念の見直しとホーリズムの存 このように今や、一つの地域のことが直ちに他の地域のことに関係してしまう現実は、哲学や神学という学問にも このようなグローバルな認識が、神の被造物全体をその共同体の内に共存させていく倫理学的アプローチの確立と 存在論 (形而上学)

物は、 まで、共にうめき、 よるものではなく、 つか滅びへの隷属から解放されて、 現在の苦しみは、将来わたしたちに現されるはずの栄光に比べると、取るに足りないとわたしは思います。 一神の子たちの現れるのを切に待ち望んでいます。被造物は虚無に服していますが、それは、 服従させた方の意志によるものであり、 共に産みの苦しみを味わっていることを、 神の子供たちの栄光に輝く自由にあずかれるからです。被造物がすべて今日 同時に希望を持っています。 わたしたちは知っています」(ローマ書八 つまり、 自分の意志に 被造物を、

マラナ・ター

- 注〉
- 東京基督教大学神学部における教授就任講演 一九九五年十月三十日
- (1) H. C. Vander Stelt, 'Crisis in Christian Higher Education: past and present' Ed. by ICPCHE, Critique and Challenge of Christian Higher Education (J. H. Kook, 1987
- (2) プラトン『国家』433·B「プラトン全集」11(岩波書店、一九七六年)二九六頁
- (3) W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, English Translation, Theology and the Philosophy of Science (The Westminster Press 1976), P. 7
- (5) 例えば吉岡良昌『キリスト教教育研究』(聖恵授産所出版部、 究会編『教育の神学』(ヨルダン社、一九八七年)参照 一九九四年)第Ⅱ部および巻末の参考文献参照。また学校伝道研

例えば丸山忠孝訳テオドール・ド・ベーズ『為政者の臣下に対する権利』「宗教改革著作集」第十巻所収

(教文館

一九九三年

(4)

- (6) 以下の議論は拙著『知と信の構造』三〇四頁以下の再録
- (7) H. Dooyeweerd, A New Critique of Theoretical Thought (The Presbyterian and Reformed, 1969)
- (8) アリストテレス『形而上学』九八二a一、九九三b二〇、一〇二五b二四(岩波書店、一九五九年)
- (9) 年、教文館)を参照のこと アリストテレス『形而上学』一○二六a一九、一○六四b三 なおネオ・トミズムの立場に立って学問としての神学のあり方を 追求する最近の試みとして稲垣良典の「学としての神学」(「日本の神学」第三四号二五頁所収、日本基督教学会編、 一九九五
- ⑩ 稲垣久和『知と信の構造』(ヨルダン社、一九九三年) 二三○頁。
- (11)アリストテレス『ニコマコス倫理学』一一三九b二○(アリストテレス全集13、岩波書店、一九七三年)
- (12)ただし、ここで述べていることは「人間の心に働く宗教的根本動因」ということで厳密には滝沢克己の「インマヌエルの 実」とは少々異なる )原事
- (13)W. Pannenberg, Grundfragen systematischer Theologie (1967) 近藤勝彦、 芳賀力訳 『組織神学の根本問題』 (日本基督教団出版局

- 九八四年)第五章「哲学的神概念の変容」参照
- (14) W. Pannenberg, Theology, P. 298
- (15)G. C. Berkouwer, Studies in Dogmatics; General Revelation (Eerdmans, 1955) P. 324. H. G. Geertsema, Het Menselijk Karacter van Ons Kennen (Buijten & Schipperheijn, 1992) P. 116

W. Pannenberg, Systematische Theologie, Band 1 (Vandenhoeck & Ruprecht, 1988) S. 236

- (16)稲垣久和『知と信の構造』二三三頁。なお、自然科学、社会科学、人文科学の〝中立性〟の可否と神学との関係、さらには「広 義の神学」という言葉の使用法の由来については拙稿 「神学と諸科学―TCUカリキュラムの理念をめぐって―」(「キリストと
- 世界」第四号、 一九九四年)を参照のこと。
- (17)P・ティリッヒ 「人間精神の一機能としての宗教か」『ティリッヒ著作集』4(白水社、一九七九年)五一頁、 五三頁
- (18)P・ティリッヒ 「キリスト教と諸世界宗教との出会い」『ティリッヒ著作集』4、一三四頁
- (20)(19)同書 Ρ ・ティリッヒ 二〇四頁 「勇気と超越」『ティリッヒ著作集』9、二〇〇頁。
- (21)P・ティリッヒ 「哲学と神学」『ティリッヒ著作集』4、一五五頁。
- (22)同書 一五七百
- (24)(23)例えば和辻哲郎 P・ティリッヒ 『人間の学としての倫理学』(一九三四年)参照 「聖書の宗教と存在の問題」『ティリッヒ著作集』4、二五七頁 I X 所収 (岩波書店、一九六二年

(『和辻哲郎全集』

- (25)アリストテレス『ニコマコス倫理学』一○九四b八
- (26)藤原保信『自然観の構造と環境倫理学』(御茶の水書房、 九九一年)六〇頁
- 機械論的自然観と近代的思惟の本質についてのコメントとして拙稿「科学とキリスト教」(『日本の神学』第三四号)参照
- (27)加藤尚武『ヘーゲル哲学の形成と原理』 (未来社、一九八○年)、『哲学の使命―ヘーゲル哲学の精神と世界』(未来社、一九九二

- □蒸行犬『景急 全里を うして うこくしきう・ブラリ 、 一 しして年)青木茂 『ヘーゲルのキリスト論』(南窓社、一九九五年)
- (28)加藤尚武 |【『環境倫理学のすすめ』(丸善ライブラリー、 一九九一年)一頁。
- (30)(29)には神の信託管理人(stewardship)の概念を中心としてキリスト教思想から環境倫理学へのアプローチが要約されている。 ゲルハルト・リートケは聖書の生態学的解釈を行なった書物の中で「地の支配」(創世記一・28)の詳しい釈義ののち「人間の ロデリック・F・ナッシュ・松野弘訳『自然の権利』(TBSブリタニカ、一九九三年)九頁。なお同書第四章「宗教の緑化

人間が被造物の肩代わりをすべきことを次のように述べている(二三六頁)。

被造物の抗争の中での連帯」を主張している。『生態学的破局とキリスト教』(安田治夫訳、

新教出版社、一九八九年)。そして

造物の苦しみを共に感じなければならない。被造物は自分ではなしえないのであるから、 "被造物はそれ自身のために誇ることができないのであるから、われわれがわれわれの搾取のハンマーの打撃を受けている被 われわれがそれの代わりに考え、語

またR・F・ナッシュ著『自然の権利』では〝法廷代理人〟 や〝後見人〟という言葉も使われている (二五八頁)。

加藤尚武『環境倫理学のすすめ』一二九頁稲垣久和『知と信の構造』一三三頁。

行動しなければならない」

(32) (31)

H. Küng, Projekt Weltethos, (R. Piper GmbH & Co. KG, 1990)

稲垣久和『知と信の構造』二三二頁。

(34) (33)

#### [Abstract in English]

#### Towards a Theology in a Broad Sense: Religion, Science, and Education in the Postmodern Age

#### H. Inagaki

Is it possible to think of theology as a science (scientia)? This question had already been asked in Europe during the Middle Ages. By using Aristotelian philosophy to structure his discussion of this question, Thomas Aquinas was able to answer it positively and thereby to contribute to the development of Scholastic Theology. This scholastic framework for theology survived, at least partially, even after the Reformation, as scholars once again seriously considered the question of the scientific nature of theology. Charles Hodge, the leading "old-Princeton" theologian, maintained something of the scholastic form of theology when he stressed the analogy between the methods of theology and the Baconian, positivistic methods of natural science. Nowadays, however, several evangelical theologians, such as J. Marsden, E. Runner, J. Davis, and J. Frame, have criticized Hodge's theological methodology.

To construct a contemporary, wholistic method for theology—one which facilitates an interdisciplinary dialogue with other sciences—I reconsider the meaning of the Aristotelian dualism between theoria and praxis. This leads me to propose a theological methodology based on a sort of hermeneutical circle between theoria (sophia) and praxis (phronesis) which reflects the scriptural world-view and which can be called a "transcendental hermeneutics." This transcendental hermeneutics has two a-priori conditions which make possible human knowledge and understanding. These conditions are: the human ego penetrated by the religious ground motive and the cosmological law-spheres created by God.

Given this transcendental hermeneutics, theology in a broad sense may be defined as that science which investigates reality as a whole, under God's law, and which is based on the religious ground motive of creation, fall, and redemption by Jesus Christ through the communion of the Holy Spirit. Theology in a broad sense must, inevitably, study other religions which are to be interpreted as human responses to God's revelation in creation. This theology postulates a concept of "subject" ( $\upsilon \pi o \kappa \epsilon \iota \mu \epsilon \nu o \nu$ ) quite different from that of Aristotle and Descartes and which, therefore, has a wide application to recent issues such as bioethics and environmental ethics.